
LUCHT
OF DE TIJDLOZE EEUWIGHEIDSWAARDE VAN HET RITUEEL
DOOR: IMMA ZANDBERGEN

De Deense filosoof Søren Kierkegaard trok me in 2017 door
een ingewikkelde tijd heen. Op afstand weliswaar, want de
beste man is gewikkeld in armoede, een vroege dood
gestorven. Onbekend en onbemind. Kierkegaard hield zich
in zijn werk bezig met de uitdaging van ons bestaan en
stelde zichzelf op allerlei manieren de vraag: wat vraagt
het leven van mij? Zijn persoonlijke bespiegelingen zijn
regelmatig onleesbaar maar nog vaker bijzonder
universeel. In de woorden van Ten Kate: wij zijn onze
eigen vraag (Ten Kate 2015, 27). 

Lang zal ze leven! Dat is wat er stond. Op het etiket van het
Veluwse biertje dat ik aan mijn dierbaren cadeau deed tijdens
mijn chemo-borrel. Een vrolijk samenzijn aan de start  van iets
dat niet bepaald vrolijk stemmend was. Met de blik achterom
was het een ritueel. Een stempel op de tijd.

In dit essay wil ik deze betekenis van het ritueel verder
verkennen. Wat is haar relatie met de tijd? In een poging een
begin van een antwoord te vinden, ga ik in gesprek met onder
meer Søren Kierkegaard, Hannah Arendt en Laurens ten Kate.
Ook Paul van Tongeren wandelt een stukje met ons mee.
Vanzelfsprekend doet de kunst op geschikte momenten een
duit in het zakje, want ‘zonder kunst lukt het leven niet’ (Van
Es 2018). 

In zijn werk Despair is the Sickness Unto Death (Kierkegaard
1980) beschrijft Kierkegaard onze twee ledematen van
bestaan: dat wat ongelimiteerd is (apeiron) en dat wat
gelimiteerd is (peiron). Met het ene been wandelen we
door het leven als was ze oneindig, infiniti. Doen, durven en
doorgaan. The sky is the limit. Het andere been volgt een
onbekender pad dat meandert door dat wat ons limiteert,
onze eindigheid, finiti. Wat volgt is een zoektocht naar
betekenis en zingeving. Doordrongen van het besef dat
onze tijd op aarde een houdbaarheidsdatum heeft. 

Het ritueel als een stil punt in de tijd: ze vraagt ons te
vertragen (Wojtkowiak 2022, 116). Met trage stappen en in
kleine cirkels, beroert het ritueel het besef waar wij ons
bevinden in en met de tijd. Het Dasein van Heidegger (Ten
Kate 2015, 41). Het ritueel laat ons vanuit dat besef
opnieuw geboren worden in de werkelijkheid, bij de eerste
blikken, stappen en woorden ná het ritueel, zoals we
tijdens ons leven talloze keren worden uitgenodigd om
opnieuw te beginnen (Arendt 2009, 173). ‘Ik wil ook
vrijwilliger worden bij dit hospice.’ ‘Waarom trouwen wij
eigenlijk niet?’ ‘Het wordt tijd om dat boek, die promotie
dat gesprek af te maken.’

de eindigheid van onze oneindigheid
Naar het licht, maar het licht

Als alles toch zo eindig is
Maak het dan licht, maak het dan licht

Echt alles heeft gewicht voor mij

Froukje, Naar het licht

Het wandelt redelijk recht vooruit als beide benen hun
werk mogen doen. Met oog voor dat wat dagelijks
aandacht vraagt, gegrond vanuit de behoefte onze kostbare
tijd goed te besteden. Als je probeert, al hinkelend op één
been, het leven te leiden als was je de onsterfelijke held of
juist morgen dood, dan is de kans groot dat je op een
gegeven moment struikelt. We hebben beide ledematen
nodig. 

Die twee ledematen waarmee we door ons bestaan
wandelen (finite en infinite), vertonen een verband met het
door Taylor geschetste immanente kader waarbij hij een
verbinding legt tussen de immanentie en de
transcendentie (Ten Kate 2015, 1). De relatie tussen de
wereld waarin de mens het voor het zeggen heeft en de
wereld die de mens confronteert met een grens. Beide
werelden bestaan en wij hebben de wereld niet (Ten Kate
2015, 29). 

de tijdelijkheid van het ritueel
Het ritueel helpt ons omgaan met het besef dat we de
wereld en onze tijd daarop niet ‘hebben’. Wij leven een
tijdelijke interval in de tijd (Hermsen 2015). Door een
ritueel uit te voeren of daar op de één of andere manier
getuige van te zijn, wordt ons dagelijks bestaan tijdelijk
onderbroken. Chronos, de lengte van onze tijd, houdt haar
mond op het moment dat we promoveren, onze liefde
verklaren of iemand met diep verdriet troosten.

‘Leven is een slordige bezigheid’, las ik in een column van
Jamal Quariachi (Trouw, 14 oktober 2023). We doen maar
wat met z’n allen en dat is over het algemeen goed genoeg.
En toch. Toch is het soms óók een goed idee om je boos te
maken over al dat slordig omspringen met de tijd.
Quariachie: ‘Alleen kunstmatige markeringen [...] helpen
om af en toe op de rem te trappen, om je heen te kijken en
te bedenken: let nou op [...] straks is het te laat en zul je al
die onbewust vervlogen tijd betreuren, straks ben je dood
en hoort betreuren niet eens meer tot de mogelijkheden.’

Het ritueel tilt ons uit het dagelijkse ritme en graaft op die
plek, in dat ene moment, de diepte van de tijd in. Kairos:
een dimensie van tijd waar het volledig aanvoelt, tijdloos
zelfs misschien.

Het ritueel belicht een fragment van een groter verhaal
waar we allemaal een klein onderdeel van uit mogen
maken: leven. In vreugde én verdriet. De confrontatie met
de tijdelijkheid hoeft een ritueel niet te laten verdrinken in
een moeras van zwaarte. Het aankijken van de eindigheid
kan een ritueel juist laten vliegen tot grote hoogte. Het
ritueel geeft onze kostbare tijd het juiste gewicht. 



Het besef van onze tijdelijkheid, onze eindigheid, kan
voelen als leven op een hellend vlak. Daar waar die twee
benen van bestaan beginnen te struikelen. 

Van Tongeren betoogt dat - naast de kunst om de tijd te
laten gaan en het verleden in ons verhaal op te nemen -
‘deugden van duur’ kunnen helpen om ons te verhouden
tot die eindigheid (Van Tongeren 2002). Met deugden van
duur doelt hij op ‘houdingen waarin iemand als het ware
zelf zijn eigen duurzaamheid bevestigt’ (Van Tongeren
2002, 91). Door met aandacht aanwezig te blijven bij de
tijdelijkheid van het leven en er een betekenisvolle inhoud
aan te geven.

Want ook in de stilstand van het ritueel vindt beweging
plaats, zoals bewegende voorwerpen op aarde alleen tot
stilstand kunnen komen omdat er wrijvingskracht is (en
ook dan dus continu iets beweegt in relatie tot het
voorwerp). De tijd strekt zich constant uit, naar het
verleden en de toekomst. 

Stilstaan bij het ‘nu’ wil zeggen dat je de dingen laat
gebeuren, terwijl je erbij aanwezig blijft (Van Tongeren,
2002, 90). Het komt mij voor dat het ritueel ons bij uitstek
in die houding oefent en ook zélf daarin opgaat: het ritueel
verdwijnt mee in de tijd omdat Chronos en infinite na de
dienst, plechtigheid of het ontsteken van een kaars weer
onze aandacht vragen. 

Rituelen kunnen volgens mij een perfecte voedingsbodem
zijn voor zulke ‘deugden van duur’. Alleen al in het
geschreven of gesproken woord, zijn rituelen doordrongen
van de tijdelijkheid van onze tijd. ‘Tot de dood ons scheidt.’
‘Je leeft voort in onze herinnering.’ ‘Opdat wij nooit
vergeten.’ Het zijn zorgvuldig geplaatste stempels op onze
tijdlijn, in het volle besef dat die tijdlijn ook een punt kent. 

Door het opnemen van rituelen in ons leven, markeren we
de tijd die onherroepelijk verdwijnt. Dit maakt het mogelijk  
ons die tijdelijkheid als het ware ‘toe eigenen’ (Van
Tongeren 2002, 93). Daarmee overstijgt het ritueel onze
tijdelijkheid.

Arendt, Hannah 2009 (oorspr. 1958). De menselijke conditie.
Amsterdam: Boom.
Van Es, Andrée (2018). ‘Levenslessen’ in Trouw, 4 november 2018.
Froukje, 2023. Naar het licht. Productie: Froukje, Jens van der Meij
& David van Dijk. Label: eigen beheer.
Hermsen, Joke 2015. Kairos: een nieuwe bevlogenheid. Amsterdam:
Singel Uitgeverijen. 
Kate, L. ten, ‘Secularity as Sacrifice: Notes on the Dialectical Logic in
Modernity, and its Monotheistic Prefigurations’, in Interdisciplinary
Journal for Religion & Transformation in Contemporary Society, I-1,
45-84.
Kate, L. ten, ‘Sacraliteit en seculariteit. Over de complexe relatie
tussen humanisme en religie’, in M. van de Bossche, G. Coene (eds.),
Vrij(heid) van religie, Brussel: VUB Press (Dutch).
Kierkegaard, Søren 1980 (oorspr. 1849). ‘Sickness Unto Death: A
Christian Psychological Exposition for Upbuilding and Awakening’
in Kierkegaard's Writings, XIX, Volume 19. Redactie en vertaling:
Edna H. Hong Howard V. Hong. Princeton: Princeton University
Press.
Ouariachi, Jamal (2023). ‘Slordig leven’, in Trouw 14 oktober 2023
Spinvis, 2017. Alles is (Trein Vuur Dageraad). Productie: Spinvis.
Label: Excelsior Recordings. 
Van Tongeren, Paul (red.) 2002. Over het verstrijken van de tijd. Een
kleine ethiek van de tijdservaring. Annalen van het
Thijmgenootschap, afl. 90.4. Nijmegen: Valkhof Pers 
Wojtkowiak, Joanna (2022). ‘Ritual (Re)design. Towards a
Framework for Professional Ritual Making in Postsecular Contexts’
in Yearbook for Ritual and Liturgical Studies, Vol. 38 (2022) 108–
123. 

de eeuwigheidswaarde van het ritueel 

er is verder niets
alleen de liefde blijft
dat is alles wat er is

alles is

Spinvis, Alles is

Rituelen verdienen een plek in ons drukke leven omdat ze
een tijdloze eeuwigheidswaarde in zich draagt. Het ritueel
helpt met zachte blik te kijken naar de tijd die
onherroepelijk verdwijnt. Mijn vierjarige dochter breng ik
één keer voor het eerst naar school. Mijn grootvader breng
ik één keer naar zijn graf. Ik spreek voor iedereen die het
horen wil één keer de wens uit dat dit mijn eerste en enige
huwelijk is. Het ritueel schept momenten die laten zien wat
er werkelijk toe doet

De belangrijkste betekenis van het ritueel schuilt in haar
vermogen het venster naar de lucht te openen. Door
zachtjes én duidelijk de oneindigheid van ons bestaan te
belichten. Het ritueel als voeding voor de dag die komt (of
niet).

bronnen van inspiratie

De tijd waarin wij leven verdwijnt onherroepelijk (Van
Tongeren 2002, 7). Zelfs wanneer een ritueel dagelijks
wordt uitgevoerd, zal dat moment nooit exact hetzelfde
zijn (Ten Kate 2015, 32). In zijn essay stelt Van Tongeren
dat het belangrijk is stil te staan bij de tijd die we zijn (Van
Tongeren 2002, 88). Dat doen we door aandacht te hebben
voor dat wat ‘nu’ is, in het besef dat we de tijd niet stil
kunnen zetten en dat dus ook het ‘nu’ zelf in beweging is
(Van Tongeren 2002, 7). 


