| UCH T

OF DE THUDLOZE FEUWIGHEIDSWAARDE VAN HET RITUEEL

DOOR: IMMA ZANDBERGEN

Lang zal ze leven! Dat is wat er stond. Op het etiket van het
Velwwse biertje dat itk aan mijn dierbaren cadeau deed tijdens
mijn chemo-borrel. Len vrolijk samenzijn aan de start van iets
dat niet bepaald vrolijk stemmend was. Met de blik achterom
was het een ritueel. Een stempel op de tijd.

In dit essay wil ik deze betekenis van het ritueel verder
verkennen. Wat is haar relatie met de tijd? In een poging een
begin van een antwoord te vinden, ga ik in gesprek met onder
meer Soren Kierkegaard, Hannah Arendt en Laurens ten Kate.
Ook Paul van Tongeren wandelt een stukje met ons mee.
Vanzelfsprekend doet de kunst op geschikte momenten een
duit in het zakje, want zonder kunst lukt het leven niet’ (Van
L's 2018).

de eindigheid van onze oneindigheid

De Deense filosoof Soren Kierkegaard trok me in 2017 door
cen ingewikkelde tijd heen. Op afstand weliswaar, want de
beste man is gewikkeld in armoede, een vroege dood
gestorven. Onbekend en onbemind. Kierkegaard hield zich
in zijn werk bezig met de uitdaging van ons bestaan en
stelde zichzell op allerlei manieren de vraag: wat vraagt
het leven van mij? Zijn persoonlijke bespiegelingen zijn
regelmatig — onleesbaar  maar  nog vaker bijzonder
universeel. In de woorden van Ten Kate: wij zijn onze
eigen vraag (Ten Kate 2015, 27).

In zijn werk Despair is the Sickness Unto Death (Kierkegaard
1980) beschrijlt Kierkegaard onze twee ledematen van
bestaan: dat wat ongelimiteerd is (apeiron) en dat wat
gelimiteerd is (peiron). Met het ene been wandelen we
door het leven als was ze oneindig, infiniti. Doen, durven en
doorgaan. The sky is the limit. Het andere been volgt een
onbekender pad dat meandert door dat wat ons limiteert,
onze cindigheid, finiti. Wat volgt is cen zoektocht naar
betekenis en zingeving. Doordrongen van het besel dat
onze tijd op aarde een houdbaarheidsdatum heeft.

Het wandelt redelijk recht vooruit als beide benen hun
werk mogen doen. Met oog voor dat wat dagelijks
aandacht vraagt, gegrond vanuit de behoelte onze kosthare
tijd goed te besteden. Als je probeert, al hinkelend op ¢én

been, het leven (e leiden als was je de onsterfelijke held of

juist morgen dood, dan is de kans groot dat je op cen
gegeven moment struikelt. We hebben beide ledematen
nodig.

Die twee ledematen waarmee we door ons bestaan
wandelen (finite en infinite), vertonen een verband met het
door Tavlor geschetste immanente kKader waarbij hij cen
verbinding  legt  tussen de  immanentic en de
transcendentie (Ten Kate 2015, 1). De relatie tussen de
wereld waarin de mens het voor het zeggen heeft en de
wereld die de mens confronteert met een grens. Beide
werelden bestaan en wij hebben de wereld niet (Ten Kate
2015, 29).

‘Leven is een slordige bezigheid’, las ik in een column van
Jamal Quariachi (Trouw, 14 oktober 2023). We doen maar
watmet z'n allen en dat is over het algemeen goed genoeg.
In toch. Toch is het soms 00k een goed idee om je boos (e
maken over al dat slordig omspringen met de tijd.
Quariachie: “Alleen kunstmatige markeringen [...] helpen
om al’ en toe op de rem te trappen, om je heen te kijken en
te bedenken: let nou op [...] straks is het te laat en zul je al
dic onbewust vervlogen tijd betreuren, straks ben je dood
en hoort betreuren niet eens meer tot de mogelijkheden.’

de tijdelijkheid van het ritueel

Het ritueel helpt ons omgaan met het besel dat we de
wereld en onze tjd daarop niet ‘hebben’. Wij leven een
tjdelijke interval in de tijd (Hermsen 2015). Door cen
ritueel uit te voeren ol daar op de één ol andere manier
getuige van te zijn, wordt ons dagelijks bestaan tijdelijk
onderbroken. Chronos, de lengte van onze tijd, houdt haar
mond op het moment dat we promoveren, onze liefde
verklaren of iemand met diep verdriet troosten.

Het ritueel tilt ons uit het dagelijkse ritme en graaft op die
plek, in dat ene moment, de diepte van de tijd in. Kairos:
cen dimensie van tijd waar het volledig aanvoelt, tijdloos
zells misschien.

Hetritueel belicht een fragment van een groter verhaal
waar we allemaal een klein onderdeel van uit mogen
maken: leven. In vreugde én verdriet. De confrontatie met
de tijdelijkheid hoeft een ritueel niet te laten verdrinken in
cen moeras van zwaarte. Het aankijken van de eindigheid
kan cen ritueel juist laten vliegen ot grote hoogte. Het
ritucel geeft onze kostbare tijd het juiste gewicht.

Naar het licht, maar het licht
Als alles toch zo eindig is
Maak het dan licht, maak het dan licht
Lcht alles heeft gewicht voor mij

Froukje, Naar het licht

Het ritueel als een stl punt in de tjd: ze vraagt ons (e
vertragen (Wojtkowiak 2022, 116). Met trage stappen en in
kleine cirkels, beroert het ritueel het besef waar wij ons
bevinden in en met de tijd. Het Dasein van Heidegger (Ten
Kate 2015, 41). et ritueel laat ons vanuit dat besel
opnieuw geboren worden in de werkelijkheid, bij de eerste
blikken, stappen en woorden na het ritueel, zoals we
tijdens ons leven talloze keren worden uitgenodigd om
opnieuw (e beginnen (Arendt 2009, 173). Ik wil ook
vrijwilliger worden bij dit hospice.” ‘Waarom trouwen wij
eigenlijk niet?” ‘et wordt tijd om dat boek, die promotie
dat gesprek af te maken.”



De tijd waarin wij leven verdwijnt onherroepelijk (Van
Tongeren 2002, 7). Zells wanneer een ritueel dagelijks
wordt uitgevoerd, zal dat moment nooit exact hetzelfde
zijn (Ten Kate 2015, 32). In zijn essay stelt Van Tongeren
dat het belangrijk is stil te staan bij de tijd die we zijn (Van
Tongeren 2002, 83). Dat doen we door aandacht te hebben
voor dat wat ‘nu’ is, in het besefl dat we de tijd niet stil
kunnen zetten en dat dus ook het ‘nu’ zelf in beweging is
(Van Tongeren 2002, 7).

Want ook in de stilstand van het ritueel vindt beweging
plaats, zoals bewegende voorwerpen op aarde alleen tot
stilstand kunnen komen omdat er wrijvingskracht is (en
ook dan dus continu iets beweegt in relatie tot het
voorwerp). De tijd strekt zich constant uit, naar het
verleden en de toekomst.

Stilstaan bij het ‘nu’ wil zeggen dat je de dingen laat
gebeuren, terwijl je erbij aanwezig blijit (Van Tongeren,
2002, 90). Het komt mij voor dat het ritueel ons bij uitstek
in die houding oefent en ook z¢élf daarin opgaat: het ritueel
verdwijnt mee in de tijd omdat Chronos en infinite na de
dienst, plechtigheid of het ontsteken van een kaars weer
onze aandacht vragen.

de eeuwigheidswaarde van het ricueel

Het besel” van onze tijdelijkheid, onze eindigheid, kan
voelen als leven op een hellend vlak. Daar waar die twee
benen van bestaan beginnen te struikelen.

Van Tongeren betoogt dat - naast de kunst om de tijd te
laten gaan en het verleden in ons verhaal op te nemen -
‘deugden van duur’ kunnen helpen om ons te verhouden
ot die cindigheid (Van Tongeren 2002). Met deugden van
duur doelt hij op ‘houdingen waarin iemand als het ware
zell zijn eigen duurzaamheid bevestigt' (Van Tongeren
2002, 91). Door met aandacht aanwezig te blijven bij de
tijdelijkheid van het leven en er een betekenisvolle inhoud
aan te geven.

Rituelen kunnen volgens mij een perfecte voedingsbodem
zijn voor zulke ‘deugden van duur’. Alleen al in het
geschreven of gesproken woord, zijn rituelen doordrongen
van de tijdelijkheid van onze tijd. “Tot de dood ons scheidt.”
‘Je leelt voort in onze herinnering.” ‘Opdat wij nooit
vergeten.” et zijn zorgvuldig geplaatste stempels op onze
tijdlijn, in het volle besel dat die tijdlijn ook een punt kent.

Door het opnemen van rituelen in ons leven, markeren we
de tijd die onherroepelijk verdwijnt. Dit maake het mogelijk
ons die tjdelijkheid als het ware ‘oe eigenen’ (Van
Tongeren 2002, 93). Daarmee overstijgt het rituecel onze
tijdelijkheid.

er is verder niets
alleen de liefde Dlijft
dat is alles wat er is
alles is

Spinvis, Alles is

Rituelen verdienen een plek in ons drukke leven omdat ze
cen tjdloze ecuwigheidswaarde in zich draagt. Het ritueel
helpt met zachte blik te kijken naar de tjd die
onherroepelijk verdwijnt. Mijn vierjarige dochter breng ik
¢én keer voor het eerst naar school. Mijn grootvader breng
ik één keer naar zijn graf. Ik spreek voor iedereen die het
horen wil ¢¢én keer de wens uit dat dit mijn eerste en enige
huwelijk is. Het ritueel schept momenten die laten zien wat
er werkelijk toe doet

De belangrijkste betekenis van het ritueel schuilt in haar
vermogen het venster naar de lucht te openen. Door
zachtjes én duidelijk de oneindigheid van ons bestaan (e

belichten. Het ritueel als voeding voor de dag die komt (of

niet).

bronnen van inspiratie

e Arendt, Hannah 2009 (oorspr. 1958). De menselijke conditie.
Amsterdam: Boom.

e Van s, Andrée (2018). ‘Levenslessen’ in Trouw, 4 november 2018.

o [roukje, 2023. Naar het licht. Productie: I'roukje, Jens van der Meij
& David van Dijk. Label: eigen beheer.

e [ermsen, Joke 2015. Kairos: een nieuwe bevlogenheid. Amsterdam:
Singel Ultgeverijen.

e Kuate, L. ten, ‘Secularity as Sacrifice: Notes on the Dialectical Logic in
Modernity, and its Monotheistic Prefigurations’, in Interdisciplinary
Journal for Religion & Transformation in Contemporary Society, I-1,
45-84.

e Kate, L. ten, ‘Sacraliteit en seculariteit. Over de complexe relatie
tussen humanisme en religie’, in M. van de Bossche, G. Coene (eds.),
Vrijtheid) van religie, Brussel: VUB Press (Dutch).

e Kierkegaard, Soren 1980 (oorspr. 1849). ‘Sickness Unto Death: A
Christian Psychological Exposition for Upbuilding and Awakening’
in Kierkegaard's Writings, XIN, Volume 19. Redactie en vertaling:
Ldna H. Hong Howard V. Hong. Princeton: Princeton University
Press.

e Quariachi, Jamal (2023). “Slordig leven’, in Trouw 14 oktober 2023

o Spinvis, 2017. Alles is (Trein Vuur Dageraad). Productie: Spinvis.
Label: I'xcelsior Recordings.

e Van Tongeren, Paul (red.) 2002. Over het verstrijken van de tijd. I'en
Kleine — ethiek van de  tjdservaring. — Annalen  van  het
Thijmgenootschap, afl. 90.4. Nijmegen: Valkhof Pers

e Wojtkowiak, Joanna (2022). ‘Ritual (Re)design. Towards a
Framework for Professional Ritual Making in Postsecular Contexts’
in Yearbook for Ritual and Liturgical Studies, Vol. 38 (2022) 108~
123.




